Les Bashi : Heritiers oubliés de Mushi, fils
de Merari ? Une exploration biblique,
linguistique et culturelle

Fr. Pierre Matabaro Chubaka, OFM

Contact : pierremat.ofm@gmail.com | www.nyabangere.com

Résumé

Cet article interroge les origines bibliques potentielles du peuple Bashi a travers une relecture
critique des généalogies 1évitiques, des résonances linguistiques entre le mashi, I’hébreu et les
langues occidentales, ainsi que des correspondances culturelles observées dans les proverbes,
tabous et rituels traditionnels. Il vise a raviver la conscience identitaire des Bashi en les
replacant dans un héritage spirituel plus vaste, nourri a la fois par la Bible et par la tradition
africaine.

Abstract (English)

Title: The Bashi: Forgotten Heirs of Mushi, Son of Merari? A Biblical, Linguistic, and
Cultural Exploration

This article investigates the possible biblical ancestry of the Bashi people through a
multidisciplinary approach combining scriptural exegesis, comparative linguistics, and
cultural anthropology. Drawing from the genealogies of the Levites—particularly the figure
of Mushi, son of Merari (Exodus 6:19; Numbers 3:20)—the study explores phonetic
correspondences between Hebrew, Mashi, and European transliterations. It further analyzes
proverbs, taboos, and social structures among the Bashi that echo Levitical customs,
suggesting a deep-rooted spiritual and cultural continuity. This work contributes to the
broader discourse on African biblical hermeneutics and proposes a reappropriation of sacred
texts as a means of cultural resilience and interreligious dialogue.

1. Introduction : Réenchanter la mémoire des peuples a
travers les textes sacrés

Les récits bibliques, souvent percus comme lointains des cultures africaines, recelent pourtant
des pistes d’ancrage identitaires inattendues. En particulier, la généalogie des fils de Lévi — et
plus précisément celle de Mushi, fils de Merari — offre un cadre suggestif pour repenser
I’ascendance culturelle du peuple Bashi, présent notamment dans I’est de la République
Démocratique du Congo, au Rwanda, en Zambie, en Namibie, et au Kenya.



2. Mushi, fils de Merari : une figure silencieuse mais
structurante (Exode 6:19 ; Nombres 3:20 ; Deutéronome
26:57-58)

Les textes de I’Ancien Testament mentionnent a plusieurs reprises Mushi comme 1’un des
deux fils de Merari, lui-méme fils de Lévi. Ces passages (notamment Exode 6,19 et Nombres
3,20) le situent dans la lignée sacerdotale lévitique. Bien que Mushi soit un personnage discret
dans la Bible, ses descendants — appelés les Muschites ou Mushim — sont intégrés dans les
taches liturgiques du sanctuaire, tout comme les autres familles lévitiques (cf. Nombres 4:29—
33).

La tradition orale africaine, quant a elle, fait parfois écho a cette organisation sacerdotale a
travers les rbles attribués a certaines lignées gardiennes des secrets, des rituels et des
sanctuaires ancestraux.

3. Transferts linguistiques : de “wn» a Mushi — entre
hébreu, mashi, allemand et francais

Une lecture attentive de la graphie hébraique >v» met en lumiére la racine consonantique M-
Sh-Y, rendue souvent « Mushi » en translittération directe. Or, comme observé dans votre
recherche, le phoneme « sh » en hébreu peut étre transcrit selon divers systémes :

e shen anglais ou en mashi,
e schenallemand,
e chen francais classique.

Ces équivalences ouvrent la voie a une hypothese : le nom Mushi, tel qu’il apparait dans la
Bible, aurait pu étre interprété differemment selon les langues de traduction, et ce nom aurait
survécu dans certaines traditions africaines sous sa forme phonologique d’origine.

4. Proverbes et mémoire des Bashi : entre sagesse
populaire et affirmation identitaire

L’adage mashi "Omuntu akacihaba anabaye" (« Un homme négligent devient mauvais, sale
et puant ») ou encore "Enyange enabe buligo erhagwe n’oku mushushu” (« Un oiseau
majestueux comme le nyange ne se pose pas sur une herbe faible ») sont des expressions
codées qui symbolisent la noblesse, la dignité et la conscience de soi. Ces maximes,
transmises de génération en génération, contribuent a inscrire 1’individu dans une mémoire
collective valorisante — une démarche analogue a celle des hébreux dans leur propre récit des
origines.

5. Une diaspora silencieuse : le peuple Bashi a travers
I’ Afrique orientale et australe

Les Bashi sont aujourd’hui présents au Congo, au Rwanda, en Ouganda, en Angola, en
Zambie, au Kenya, en Namibie... Leur dispersion peut étre comparée a celle des tribus



d’Israél apres 1’exil. Leur langue, leurs noms de clan, leurs structures sociales conservent des
¢léments remarquables de cohérence malgré la distance géographique. L’analyse
toponymique et anthroponymique laisse entrevoir une matrice commune possiblement trés
ancienne.

6. Echos du Lévitique dans les coutumes des Bashi :
sexualité, tabous, pureté

Le chapitre 18 du Lévitique, énumérant les interdits sexuels et rituels, trouve d’étranges
correspondances dans les régles matrimoniales et les tabous de parenté observés dans le
Bushi. La protection de la lignée, le respect de la pudeur, la ritualisation de certaines unions
ou exclusions reflétent un héritage normatif profond. Ces correspondances ne prétendent pas
établir une filiation directe mais soulignent des convergences significatives en matiere
d’organisation du sacré.

7. Dialogue interreligieux et réenracinement spirituel :
vers une théologie africaine de la mémoire

Mon ouvrage Monothéisme africain : Chance d’un dialogue cecuménique et interreligieux
propose justement de repenser le dialogue religieux non pas comme une occidentalisation
forcée, mais comme une réappropriation. Reconnaitre en Mushi un ancétre symbolique donne
une cohérence nouvelle aux pratiques traditionnelles, aux proverbes, aux structures sociales et
aux aspirations spirituelles des peuples africains.

Conclusion

Réinterpréter les récits bibliques a la lumicre des traditions africaines n’est pas un exercice
d’annexion historique, mais un acte de mémoire, un pas vers la résilience culturelle. En
placant Mushi au cceur de cette réflexion, les Bashi peuvent redécouvrir une noblesse
fondatrice enracinée a la fois dans le texte sacré et dans leur propre sagesse populaire. La
Bible, loin d’étre un livre étranger, devient alors miroir, source et écho.



