
Les Bashi : Héritiers oubliés de Mushi, fils 

de Merari ? Une exploration biblique, 

linguistique et culturelle 

Fr. Pierre Matabaro Chubaka, OFM 

Contact : pierremat.ofm@gmail.com | www.nyabangere.com 

 

Résumé 

Cet article interroge les origines bibliques potentielles du peuple Bashi à travers une relecture 

critique des généalogies lévitiques, des résonances linguistiques entre le mashi, l’hébreu et les 

langues occidentales, ainsi que des correspondances culturelles observées dans les proverbes, 

tabous et rituels traditionnels. Il vise à raviver la conscience identitaire des Bashi en les 

replaçant dans un héritage spirituel plus vaste, nourri à la fois par la Bible et par la tradition 

africaine. 

Abstract (English) 

Title: The Bashi: Forgotten Heirs of Mushi, Son of Merari? A Biblical, Linguistic, and 

Cultural Exploration 

This article investigates the possible biblical ancestry of the Bashi people through a 

multidisciplinary approach combining scriptural exegesis, comparative linguistics, and 

cultural anthropology. Drawing from the genealogies of the Levites—particularly the figure 

of Mushi, son of Merari (Exodus 6:19; Numbers 3:20)—the study explores phonetic 

correspondences between Hebrew, Mashi, and European transliterations. It further analyzes 

proverbs, taboos, and social structures among the Bashi that echo Levitical customs, 

suggesting a deep-rooted spiritual and cultural continuity. This work contributes to the 

broader discourse on African biblical hermeneutics and proposes a reappropriation of sacred 

texts as a means of cultural resilience and interreligious dialogue. 

 

1. Introduction : Réenchanter la mémoire des peuples à 

travers les textes sacrés 

Les récits bibliques, souvent perçus comme lointains des cultures africaines, recèlent pourtant 

des pistes d’ancrage identitaires inattendues. En particulier, la généalogie des fils de Lévi – et 

plus précisément celle de Mushi, fils de Merari – offre un cadre suggestif pour repenser 

l’ascendance culturelle du peuple Bashi, présent notamment dans l’est de la République 

Démocratique du Congo, au Rwanda, en Zambie, en Namibie, et au Kenya. 



2. Mushi, fils de Merari : une figure silencieuse mais 

structurante (Exode 6:19 ; Nombres 3:20 ; Deutéronome 

26:57–58) 

Les textes de l’Ancien Testament mentionnent à plusieurs reprises Mushi comme l’un des 

deux fils de Merari, lui-même fils de Lévi. Ces passages (notamment Exode 6,19 et Nombres 

3,20) le situent dans la lignée sacerdotale lévitique. Bien que Mushi soit un personnage discret 

dans la Bible, ses descendants – appelés les Muschites ou Mushim – sont intégrés dans les 

tâches liturgiques du sanctuaire, tout comme les autres familles lévitiques (cf. Nombres 4:29–

33). 

La tradition orale africaine, quant à elle, fait parfois écho à cette organisation sacerdotale à 

travers les rôles attribués à certaines lignées gardiennes des secrets, des rituels et des 

sanctuaires ancestraux. 

3. Transferts linguistiques : de י  à Mushi – entre מוּשִׁ

hébreu, mashi, allemand et français 

Une lecture attentive de la graphie hébraïque י -met en lumière la racine consonantique M מוּשִׁ

Sh-Y, rendue souvent « Mushi » en translittération directe. Or, comme observé dans votre 

recherche, le phonème « sh » en hébreu peut être transcrit selon divers systèmes : 

 sh en anglais ou en mashi, 

 sch en allemand, 

 ch en français classique. 

Ces équivalences ouvrent la voie à une hypothèse : le nom Mushi, tel qu’il apparaît dans la 

Bible, aurait pu être interprété différemment selon les langues de traduction, et ce nom aurait 

survécu dans certaines traditions africaines sous sa forme phonologique d’origine. 

4. Proverbes et mémoire des Bashi : entre sagesse 

populaire et affirmation identitaire 

L’adage mashi "Omuntu akacihaba anabaye" (« Un homme négligent devient mauvais, sale 

et puant ») ou encore "Enyange enabe buligo erhagwe n’oku mushushu" (« Un oiseau 

majestueux comme le nyange ne se pose pas sur une herbe faible ») sont des expressions 

codées qui symbolisent la noblesse, la dignité et la conscience de soi. Ces maximes, 

transmises de génération en génération, contribuent à inscrire l’individu dans une mémoire 

collective valorisante – une démarche analogue à celle des hébreux dans leur propre récit des 

origines. 

5. Une diaspora silencieuse : le peuple Bashi à travers 

l’Afrique orientale et australe 

Les Bashi sont aujourd’hui présents au Congo, au Rwanda, en Ouganda, en Angola, en 

Zambie, au Kenya, en Namibie… Leur dispersion peut être comparée à celle des tribus 



d’Israël après l’exil. Leur langue, leurs noms de clan, leurs structures sociales conservent des 

éléments remarquables de cohérence malgré la distance géographique. L’analyse 

toponymique et anthroponymique laisse entrevoir une matrice commune possiblement très 

ancienne. 

6. Échos du Lévitique dans les coutumes des Bashi : 

sexualité, tabous, pureté 

Le chapitre 18 du Lévitique, énumérant les interdits sexuels et rituels, trouve d’étranges 

correspondances dans les règles matrimoniales et les tabous de parenté observés dans le 

Bushi. La protection de la lignée, le respect de la pudeur, la ritualisation de certaines unions 

ou exclusions reflètent un héritage normatif profond. Ces correspondances ne prétendent pas 

établir une filiation directe mais soulignent des convergences significatives en matière 

d’organisation du sacré. 

7. Dialogue interreligieux et réenracinement spirituel : 

vers une théologie africaine de la mémoire 

Mon ouvrage Monothéisme africain : Chance d’un dialogue œcuménique et interreligieux 

propose justement de repenser le dialogue religieux non pas comme une occidentalisation 

forcée, mais comme une réappropriation. Reconnaître en Mushi un ancêtre symbolique donne 

une cohérence nouvelle aux pratiques traditionnelles, aux proverbes, aux structures sociales et 

aux aspirations spirituelles des peuples africains. 

Conclusion 

Réinterpréter les récits bibliques à la lumière des traditions africaines n’est pas un exercice 

d’annexion historique, mais un acte de mémoire, un pas vers la résilience culturelle. En 

plaçant Mushi au cœur de cette réflexion, les Bashi peuvent redécouvrir une noblesse 

fondatrice enracinée à la fois dans le texte sacré et dans leur propre sagesse populaire. La 

Bible, loin d’être un livre étranger, devient alors miroir, source et écho. 

 


